
 

1  Copyleft Günther Lanier 2024 

Wiedergutmachung mit Hilfe der AhnInnen 

  
unweit der Pforte ohne Wiederkehr: kleiner Vaudou-Tempel am Strand von Ouidah 1 

* * * 

Günther Lanier, Ouagadougou 13. November 20242 

* * * 

Wie gehen wir um mit Schuld, die nicht wir selbst, sondern unsere Vorfahren auf uns geladen haben? 

Zwar sind wir Nachgeborenen nicht belangbar, dennoch gehören wir vielleicht noch bis zum heutigen Tag zu den 

NutznießerInnen. 

So hat eine vor drei Monaten veröffentlichte Studie herausgefunden, dass die 100 (von 535) ParlamentarierInnen des 

US-Kongresses, deren VorfahrInnen 16 Versklavte oder mehr besaßen, ein 5-mal so hohes Vermögen haben wie ihre 

KollegInnen ohne solche VorfahrInnen – stattliche 5,6 statt 1,1 Millionen USD3. 

Berlin wehrt sich mit Händen und Füßen gegen eine echte Anerkennung des Genozids, den Deutschland Anfang des 

20. Jahrhunderts in Namibia (Deutsch-Südwestafrika) begangen hat. Um den in Tansania (Deutsch-Ostafrika) steht 

es noch schlechter. Und was in der Nazi-Zeit in Griechenland und Polen u.v.a.m. an Gräuel angerichtet wurde, harrt 

offiziellerdeutscherseits nach wie vor eines würdigen Umgangs. Österreich ist diesbezüglich keineswegs außer 

Obligo, es konnte sich zwar als erstes Opfer Hitlers inszenieren, doch wissen wir sehr gut, dass der Anteil der Nazis 

an der Bevölkerung in der “Ostmark“ dem im deutschen Stammland ebenbürtig war. 

Was die Versklavung und Verschiffung von zig Millionen (nicht nur, aber in allererster Linie) AfrikanerInnen betrifft, 

hat der Commonwealth-Gipfel im Oktober ein positives Signal gesendet, wurden da doch “bedeutungsvolle, wahr-

heitsgetreue und respektvolle Gespräche“ zur gemeinsamen Aufarbeitung von Kolonialismus und Versklavung ver-

einbart. Sogar um die diesbezüglich anstehende “ausgleichende Gerechtigkeit“ soll es dabei gehen. Zwar hat der 

britische (Labour-)Premierminister Keir Starmer deutlich gemacht, dass eine finanzielle Entschädigung nicht in Frage 

kommt, doch die Erklärung zu den zukünftigen Gesprächen kam gegen seinen Widerstand zustande – und er hat sie 

mit unterzeichnet4. Kurz darauf war der – schwarze – britische Außenminister David Lammy bei seinem Nigeria-

Besuch zu hören, als er erklärte, bei solchen Reparationen ginge es nicht um Geld, darüber wollten die Leute gar nicht 

reden. Es ginge um Symbolisches. Und zur Krönung: Dass es bei der Verschiffung von Millionen über den Atlantik 

“entsetzlich und horrend“ (horrific and horrendous) zugegangen sei und “Narben“ geblieben seien, das wisse er als 

 
1 Foto Ji-Elle 13.3.2017, https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Ouidah-Petit_temple_vaudou_sur_la_plage.jpg. 
2 Petra Radeschnig gilt – wie stets – mein herzlicher Dank fürs Lektorieren! 
3 NKR Sehgal, AR Sehgal, Slaveholder ancestry and current net worth of members of the United States Congress, veröffentlicht 

am 21.8.2024 in PLoS ONE 19(8): e0308351. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0308351. Die Studie habe ich nicht gelesen, 

aber es gibt eine Zusammenfassung durch die beiden Autoren selbst: 

Neil K R Sehgal, Ashwini Sehgal, Many wealthy members of Congress are descendants of rich slaveholders − new study 

demonstrates the enduring legacy of slavery, The Conversation 23.10.2024, https://theconversation.com/many-wealthy-

members-of-congress-are-descendants-of-rich-slaveholders-new-study-demonstrates-the-enduring-legacy-of-slavery-239077. 
4 Siehe dazu z.B. ORF, Commonwealth: Weitere Gespräche über Folgen der Sklaverei, ORF 26.10.2024 um 17h23. 



 

2  Copyleft Günther Lanier 2024 

Nachkomme von Versklavten natürlich5. Doch nichtsdestotrotz: Der Druck auf die Ex-Kolonialmacht steigt: Die 

frisch gekürte Commonwealth-Generalsekretärin, die bisherige Außenministerin Ghanas Shirley Ayorojor Botchwey, 

hat Versklavung und die Reparationen dafür zum Fokus ihrer Amtszeit erklärt6. 

 
Vodun-Statuette der Ewe, Togo 7 

Von einer völlig anderen Art der “Aufarbeitung“ und der zyklischen, institutionalisierten Wiedergutmachung von lang 

vergangenem, an Versklavten begangenem Unrecht berichtet Léonora Miano im Epilog zum hier schon mehrmals 

referierten Werk “Die Welten der Versklavung. Geschichte im Vergleich“8. Die prominente frankophone Literatin 

kamerunischen Ursprungs – Autorin von Romanen, Essays, Theaterstücken – berichtet vom Tchamba- oder Mami 

Tchamba-Vodun9-Kult. Die AnhängerInnen dieses Besessenheitskultes sind vor allem unter den Ewe und Mina im 

Süden Togos und auch im Süden Benins zu finden. Léonora Miano lebt seit 2019 in Togo. 

Der Tchamba-Kult, schreibt sie, “vergegenwärtigt die Geister der Kriminellen und ihrer Opfer. Es werden nämlich in 

den Versklavten-Handel involvierte AhnInnen ebenso angerufen wie diejenigen, die im Land der Deportation zugrun-

de gegangen sind. Um dieses Zusammenbringen entgegengesetzter, eigentlich unversöhnlicher Figuren wirklich zu 

begreifen, muss ein Aspekt des Vodun verstanden werden, der sich teilweise im Funktionieren der Gesellschaft 

widerspiegelt.“10 Dichotomie und Ambiguität haben in der Ewe- und Mina-Wirklichkeit keinen Platz. Es geht darum, 

das in der Vergangenheit durch das Nutzen von Versklavten und das Handeln mit ihnen entstandene Unrecht zu tilgen. 

Die Tchamba sind ein Volk im heutigen Zentral-Togo11, sie und andere Völker im heutigen Zentral- und Nord-Togo 

wurden einst von den an der Küste lebenden Ewe und Mina als Versklavte genutzt. Wird der Kult Tchamba-Vodun 

genannt, so bedeutet das, dass er sich um Versklavte dreht – “Tchamba“ benennt alle Versklavten aus dem Norden. 

Oft wird Mami Tchamba auch der international sehr viel berühmteren Mami Wata zur Seite gestellt12. 

 
5 Nkechi Ogbonna, Slavery reparations not about transfer of cash, says Lammy, BBC 4.11.2024, 

https://www.bbc.com/news/articles/cvgkpy4634go. 
6 Victor Cariou, Commonwealth: la secrétaire générale Shirley Botchwey veut travailler sur les réparations de la traite 

d'esclaves, RFI 27.10.2024 um 3h32, https://www.rfi.fr/fr/afrique/20241027-commonwealth-la-secr%C3%A9taire-

g%C3%A9n%C3%A9rale-shirley-botchwey-veut-travailler-sur-les-r%C3%A9parations-de-la-traite-d-esclaves. 
7 Foto Claude Truong-Ngoc 16.5.2014, 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mus%C3%A9e_Vodou_collection_Arbogast_Strasbourg_mai_2014-23.jpg. 

In der Bildunterschrift wird die Statuette als “Wutuji bocio“-Statuette aus dem Vodou-Museum in Straßburg bezeichnet. “Wutuji 

bocio” bedeutet geschwollener Körper und bezeichnet Schwangere – in dieser Frontalansicht lässt sich nicht beurteilen, ob es 

sich um eine Schwangere handelt und ob somit die Bezeichnung richtig ist. 
8 Léonora Miano, Epilogue: Où se forge le future (de l’Atlantique subsaharien), pp.1087-1103 in Paulin Ismard (Hg.), Les 

mondes de l’esclavage. Une histoire comparée, Paris (Editions du Seuil) 2021, neue, um ein Kapitel erweiterte Auflage 2024. 

Merci Hanna! 
9 Der Schreibarten sind viele: Voodoo, Vodun, Vodou, Voudou, Vaudou, Wudu, Wodu… 
10 Léonora Miano, a.a.O., p.1093, Übersetzung GL. 
11 Da gibt es heute noch eine kleine Stadt und Präfektur namens Tchamba. Die Grenze zu Benin ist nicht weit. 
12 Siehe dazu auch Eric Montgomery’s fünfminütiges CultureRealm-Video “Ethnography of a Shrine: Tchamba” 

https://www.youtube.com/watch?v=Ue-qmr35RrY. Das Video liefert mehr Impressionen als eine wirkliche Einführung oder gar 

eine Ethnographie. 



 

3  Copyleft Günther Lanier 2024 

Miano fokussiert die Tchamba, die über den Atlantik verkauft und verschifft wurden. Doch wurden Versklavte – und 

nicht wenige – auch von den Ewe und Mina selbst verwendet. Misshandlung, Mord, das Fehlen einer richtigen Bestat-

tung (insbesondere jenseits des Atlantiks) ließen die Geister der Verstorbenen nicht zur Ruhe kommen. Das kann auch 

heute noch zum Problem werden, kann insbesondere zu Krankheiten führen. 

Es gilt, die Harmonie wiederherzustellen. “Diese wird erreicht durch eine Umkehrung der Figuren von Dominanten 

und Dominierten, denn der Tchamba-Vodun, der als Vodun der Versklavten dargestellt wird, hat sich als Dienende 

die Abkömmlinge der VersklaverInnen ausgesucht.“13 

“Um es klar zu sagen: Es handelt sich um einen weiblichen Vodun, womit auf die Wichtigkeit der Frauen unter den 

Opfern der kolonialen Versklavung hingewiesen ist. Entgegen einer weitverbreiteten Vorstellung gab es manchmal 

eine stärkere Nachfrage nach Frauen als nach Männern, denn die Frauen waren vielseitiger einsetzbar. (…) Mami 

Tchamba ist also zuallererst ein Vodun (also die Gottheit oder das Wesen, um das sich der Kult dreht, GL), die sich 

der Geister von Frauen annimmt, die im Land der Deportation verstorben sind. Praktiziert werden Mami Tchamba-

Riten von den Abkömmlingen der BesitzerInnen/LieferantInnen der Versklavten. Dieser rituelle Kontext, das Dispo-

sitiv, das er anbietet, und die Art und Weise, wie die Körper aufs Spiel gesetzt werden, erlaubt auch das Hervorbringen 

eines Sagens der Versklavung, das abweicht von dem der Institutionen, welches in Subsahara-Afrika wenig befriedi-

gend ist. Innerhalb eines Raumes, der dem Symbolischen angehört, kann Platz gemacht werden für das Leiden und 

die Befriedung.“14 

In unmittelbarer Folge schreibt Léonora Miano, was auch meinem heutigen Artikel als Schlusswort dienen soll: 

“Mami Tchamba erlaubt umzusetzen, was auf staatlicher Ebene nicht verwirklicht worden ist: sich an diejenigen zu 

erinnern, die weit weg von der Erde ihres Ursprungs ums Leben kamen, sie zurückzuholen in die Gemeinschaft, die 

ja aus Lebenden und Toten besteht. Diese verlorenen Seelen, deren Kummer der Gemeinschaft schaden könnte, wer-

den befriedet. Indem man sich dieser tragischen Vergangenheit stellt, indem man anerkennt, wie sehr sie die Gegen-

wart prägt, öffnet man sich die Tore einer Zukunft, in der die Schatten keinen angestammten Platz mehr haben.“15 

 

 
Vodun-Installation fürs Opfer, Hévé, Grand-Popo 16 

 
13 Léonora Miano, a.a.O., p.1093, Übersetzung GL. 
14 Ebd., pp.1093f. 
15 Ebd., p.1094. 
16 Foto Kulttuurinavigaattori 12.1.2018, 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Vodun_sacrifice_installation_in_Heve_village,_Benin.jpg. 


