
 

1                                                                                                                                       Copyleft: Günther Lanier 2025 

Ernährungssouveränität abseits kapitalistischer Agrarmärkte 

 
nahe der “Wilden Küste“ und nahe des Mnyameni-Flusses 1 

* * * 

Günther Lanier, Ouagadougou 29.10.20252 

Besten Dank an Brittany Kesselman & Sinegugu Zukulu! 

* * * 

Mit Kolonialisierung und Globalisierung hat sich die Jagd nach Profit überallhin ausgebreitet. Der weltweite, immer 

verheerendere Klimawandel legt dafür ausreichend Zeugnis ab. 

Gibt es ein Entkommen? 

Als sich die Amadiba rund um Xolobeni im Nordosten der südafrikanischen Ostkap-Provinz gegen die Zerstörung 

ihrer Umwelt wehrten, schreckte das Unternehmen3, dessen potentielle Gewinne dadurch beeinträchtigt wurden, nicht 

vor Mord zurück, um zu versuchen, den Widerstand zu brechen. Den Artikel, den ich vor fünf Jahren über den überra-

schenderweise erfolgreichen Widerstand der Amadiba gegen die Lebensweltzerstörung geschrieben habe, die vonsei-

ten des titanabbauwütigen Multis drohte4, habe ich vorige Woche an dieser Stelle neuerlich veröffentlicht5. 

Wie der Kolonialismus beruhen auch die modernen Varianten des Extraktivismus auf dem falsch verstandenen gött-

lichen Auftrag, sich die Erde untertan zu machen: Schätze, insbesondere solche im Boden, gehören nutzbar gemacht. 

Haben das die dort lebenden Menschen nicht selbst getan, helfen ihnen Bergbauunternehmen auf die Sprünge, zur Not 

auch gegen den Willen der AnrainerInnen. 

Sonst liefen wir (die Gesamtheit der ErdenbürgerInnen) doch Gefahr, dass “sich der sinnlose Besitz ungenutzter 

Reichtümer in den Händen von Unfähigen verewigt“, wie der französische Kolonialminister Albert Sarraut einst vor 

den Zöglingen der Kolonialschule warnte6. Und der Missionar Muller mahnte: “die Menschheit darf und kann nicht 

dulden, dass die Unfähigkeit, Fahrlässigkeit und Faulheit der wilden Völker die Reichtümer auf Dauer unverwendet 

lassen, die Gott ihnen anvertraut hat mit dem Auftrag, sie zum Wohl aller dienstbar zu machen.“7 

 
1 Foto SAplants 25.9.2007, 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Leucadendron_spissifolium_subsp._natalense_20D_3621.jpg. 
2 Petra Radeschnig gilt – wie stets – mein herzlicher Dank fürs Lektorieren! 
3 Es handelt sich um den australischen Multi Mineral Commodities GmbH, der für das Xolobeni-Projekt eine südafrikanische 

Tochter, die Transworld Energy and Minerals-Holding, eingerichtet hatte. 
4 Siehe insbesondere auch https://swc.org.za/challenges/mining/. 
5 S. Günther Lanier, Xolobeni. Game, Set und Match: Amadiba Community! Ouagadougou (Africa Libre) 22.10.2025, 

https://www.africalibre.net/artikel/649-xolobeni-oder-game-set-und-match-amadiba-community bzw. Wien (Radio 

Afrika TV) 22.10.2025, https://radioafrika.net/xolobeni-game-set-und-match-amadiba-community/. 
6 Im Original (“qui pérenniseraient en des mains incapables la vaine possession de richesses sans emploi“) zitiert in Aimé Césaire, 

Discours sur le colonialisme, Paris (Présence Africaine) 1994 (Erstveröffentlichung Paris (Réclame) 1950), p.6. 
7 Ebd. zitiert auf p.7. Im Original: “l’humanité ne doit pas, ne peut pas souffrir que l’incapacité, l’incurie, la paresse des peuples 

sauvages laissent indéfiniment sans emploi les richesses que Dieu leur a confiées avec mission de les faire servir au bien de tous.“ 



 

2                                                                                                                                       Copyleft: Günther Lanier 2025 

Gegen den Titanabbau waren die Amadiba Ende 2018 erfolgreich. In ihrem Widerstand gegen die Vereinnahmung 

durch die Mainstream-Ökonomie gibt es zwei weitere Fronten. Zum einen geht es gegen die Erweiterung der N2 

(Nationalstraße 2), die bisher die Küstengebiete der Amadiba nicht erschließt und das soll auch so bleiben8; und dann 

geht es gegen die Offshore-Explorationen von Shell. Diesbezüglich wurde 2022 vor Gericht ein Erfolg erzielt: Ein 

Interdikt stoppte die Explorationen. Dieser Stopp ist weiter in Kraft, doch hat das Oberste Berufungsgericht9 Shell 

unverständlicherweise dazu aufgefordert, seine Explorationslizenz zu erneuern. Die Amadiba haben den Fall darauf-

hin im September 2025 vor den Verfassungsgerichtshof gebracht10 und es ist zu hoffen, dass sich dieser klar gegen 

die drohende Umweltzerstörung und somit gegen die Lizenz für Shell aussprechen wird. 

* * * 

Mpondoland, wo die Amadiba leben, ist ein Biodiversitätshotspot11. Von fast 2.400 hier zu findenden Pflanzenarten 

sind an die 200 endemisch (es gibt sie sonst nirgends auf der Welt)12. Erde und Klima inklusive Niederschläge sind 

gut für die Landwirtschaft, dazu kommt das Meer als Quelle der seit jeher vielfältigen Ernährung. Kolonialisierung 

und auch Missionierung sind relativ spät bis in diese recht abgelegene Gegend vorgedrungen. Das war wohl dem 

Beharren auf Eigenständigkeit förderlich. 

 
Engonyama River Gorge, eines der vielen canyonartigen Flusstäler in Mpondoland 13 

So erwiesen sich die AmaMpondo14, die BewohnerInnen von Mpondoland, zu denen die Amadiba gehören, auch unter 

dem Apartheid-Regime als widerständig. 1951 im Rahmen des Bantu-Autoritäten-Gesetzes (Bantu Authorities Act) 

eingeführte neue Regeln und der Verbesserungs- oder Landerschließungsplan (Betterment oder Land Reclamation 

Scheme) behagten ihnen nicht – die Auseinandersetzungen erreichten 1960-61 mit der sog. Mpondoland-Revolte ihren 

Höhepunkt. Die überaus brutale Reaktion staatlicherseits verursachte unter den AmaMpondo eine erhebliche Anzahl 

 
8 Die N2 folgt zwischen eThekwini/Durban und Kapstadt mehr oder weniger der Küste. In Port Shepstone dreht sie von der 

“Wilden Küste“ weg und kehrt erst 534 km weiter in East London wieder ans Meer zurück. Das dazwischenliegende Wild Coast-

Gebiet, in dem die Amadiba leben, wird daher von ihr verschont. Die Erweiterung läuft Gefahr, das zu ändern. Siehe z.B. 

https://swc.org.za/challenges/inappropriate-development/, https://iol.co.za/news/south-africa/kwazulu-natal/2025-10-17-n2-wild-

coast-toll-highway-faces-community-opposition-amadiba-proposes-alternative-inland-route/ und https://aidc.org.za/the-amadiba-

crisis-committee-and-the-new-n2-highway-advocating-for-an-alternative-inland-route-for-the-n2-wild-coast-toll-highway-in-

eastern-cape/. 
9 Supreme Court of Appeal, also der südafrikanische Kassationsgerichtshof. 
10 Siehe Julia Evans, Wild Coast fishing communities take battle against Shell to ConCourt, Daily Maverick 17.9.2025, 

https://www.dailymaverick.co.za/article/2025-09-17-wild-coast-fishing-communities-take-battle-against-shell-to-concourt/. 
11 Genau genommen ist Maputaland-Mpondoland-Albany der Hotspot. 
12 Siehe z.B. https://swc.org.za/community/biodiversity/. 
13 Foto SAplants 4.5.2000, https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Apodytes_abbottii_S-1659.jpg. 
14 Sie sprechen IsiMpondo. Ihre Sprache wird meist als Dialekt von IsiXhosa angesehen. Doch ist sie dem IsiZulu in mehrerer 

Hinsicht näher als dem IsiXhosa und hätte eigentlich Anspruch, als eigenständige Sprache Südafrikas anerkannt zu werden. S. 

https://uwcscholar.uwc.ac.za:8443/server/api/core/bitstreams/8bd93a6b-cf19-4497-9942-51295919e5da/content oder 

https://papers.ssrn.com/sol3/Delivery.cfm/5344900.pdf?abstractid=5344900&mirid=1. 



 

3                                                                                                                                       Copyleft: Günther Lanier 2025 

von Opfern15 und es kann sicher von keinem Sieg gegen das Apartheid-Regime die Rede sein, doch immerhin konnte 

die geplante Umsiedlung verhindert werden. 

* * * 

Der Erfolg der Amadiba gegen den Titanabbau und ihr Widerstand gegen die Öl- und Gas-Explorationen von Shell 

sind bewundernswert. Doch wofür verteidigen die Amadiba ihre Umwelt eigentlich? 

Da geht es zum einen um Klimawandel. Und die Schönheit der umgebenden Welt steht ebenso auf dem Spiel wie die 

Biodiversität. 

Doch das sind relativ abstrakte Dinge (auch wenn sie sich sehr konkret äußern). Es geht um mehr, um eine ganze 

Lebensweise. Die Amadiba haben in der Vergangenheit Glück gehabt: Sie sind nicht mit Haut und Haaren vom profit-

basierten Weltsystem geschluckt worden. Und sie haben heute noch die Möglichkeit, in einer Gegenwelt zu leben – 

und das nicht nur als Individuen, sondern als Gemeinschaft. 

Im Herzen jeden Lebens steht die Ernährungsweise – und zu ihr, zu den foodways der Amadiba, haben Brittany Kes-

selman und Sinegugu Zukulu einen Forschungsbericht publiziert, der sich mit der Thematik in ihrer ganzen Umfas-

sendheit beschäftigt. 

   
im Nordosten des Mpondolands leben die Amadiba 16 

Brittany Kesselman ist als Forscherin an der Universität von Kapstadt tätig. Ihren Bachelor in Geschichte und Verglei-

chender Literaturwissenschaft hat sie an der Brown University südlich von Boston erworben, ihren Master in Entwick-

lungsstudien an der London School of Economics und ihren Doktor, ebenfalls in Entwicklungsstudien, an der Univer-

sität von KwaZulu Natal. Sie hat sich zehn Jahre lang mit Politik in den Bereichen Entwicklung, Frieden und Sicher-

heit beschäftigt, bevor sie sich ihrem jetzigen Themenkomplex Ernährung zugewandt hat: Agroökologie, Ernährungs-

souveränität, Ernährungsgerechtigkeit, alternative Ernährungssysteme, urbane Landwirtschaft sowie traditionelle, in-

digene Lebensmittel erforscht sie mit partizipativen Methoden.17. 

Der Mittfünfziger Sinegugu Zukulu war 2024 einer der Gewinner des renommierten Goldman Umwelt-Preises18. In 

seiner Generation war er einer der wenigen Amadiba, die an einer Universität studierten, nämlich Geographie und 

Umweltmanagement. Dann kehrte er nach Hause zurück und engagierte sich für eine Bottom up- statt einer Top-down-

Entwicklung seiner Gemeinschaft, beruhend auf Nachhaltigkeit, Ökotourismus, Landwirtschaft und auf indigenen 

kulturellen und sozialen Werten. Er arbeitet für die NPO Sustaining the Wild Coast (Die Wilde Küste erhalten)19, vier 

Jahre lang als Programm-Manager, dann 16 Jahre als stellvertretender Vorstand. Er hat ausgiebig publiziert20. 

Ich fasse nun die Studie von Brittany Kesselman und Sinegugu Zukulu zusammen. Sie heißt “Die traditionelle 

Ernährungsweise der Amadiba. Der Kampf um indigene Ernährungssouveränität in Mpondoland, Südafrika” (Tradi-

 
15 Siehe z.B. https://sahistory.org.za/dated-event/pondoland-revolts. 
16 Foto Meganbeckett27 am 19.12.2013, zugeschnitten GL, 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Pondoland,_South_Africa.jpg. 
17 S. https://theconversation.com/profiles/brittany-kesselman-754783 und https://swop.org.za/karl-van-holdt-copy/. 
18 Siehe https://www.goldmanprize.org/recipient/sinegugu-zukulu-nonhle-mbuthuma/#recipient-bio. 
19 S. https://swc.org.za/. 
20 Siehe https://visithogsback.co.za/site/events/greater-hogsback-community-workshop-with-sinegugu-zikulu/ und auch das knapp 

13-minütige Video “Nature’s Pharmacy” aus 2010 auf https://vimeo.com/12582565. 



 

4                                                                                                                                       Copyleft: Günther Lanier 2025 

tional foodways of the Amadiba: A struggle for indigenous food sovereignty in Mpondoland, South Africa), und wurde 

in Grassroots. Journal of Political Ecology am 6.2.2025 publiziert. Wer sie im Original und in vollem Umfang genie-

ßen will, findet sie unter https://grassrootsjpe.org/traditional-foodways-of-the-amadiba-a-struggle-for-indigenous-

food-sovereignty-in-mpondoland-south-africa/. 

* * * 

Das globale, profitorientierte, von transnationalen Unternehmen dominierte Ernährungssystem hat sich als unfähig 

erwiesen, die Ernährungsbedürfnisse der Weltbevölkerung zu befriedigen, ganz zu schweigen von seinen argen Verge-

hen gegen Umwelt und Nachhaltigkeit. Ein Abgang von der Wachstums- und Profitorientierung und eine Hinwendung 

zu Ökologie und sozialer Gerechtigkeit scheint geboten. 

Auch in Südafrika hat die Kolonialisierung ein System geschaffen, das noch über 1994 hinaus durch rassifizierte, 

ungleiche Landverteilung charakterisiert ist, durch Großbetriebe und Monokulturen, das Herstellen ungesunder, hoch-

verarbeiteter Lebensmittel und die Konzentration von Wert und Profit in den Händen weniger mächtiger Unterneh-

men. Doch es gibt noch Überreste vor-kolonialer Ernährungsweisen, darunter die der Amadiba.21 

Können solche indigenen Ernährungsweisen uns Vorbild sein? 

    
links: roter Kreis: wo die Amadiba in Südafrika leben; rechts: rotes Rechteck: für Titanabbau vorgesehener Küstenstreifen (22 x 1,5 km)22 

Landwirtschaft, Viehzucht, Fischerei, Jagd und Sammeln bedeuten für den Speisezettel der Amadiba große Vielfalt. 

Hauptnahrungsmittel war ursprünglich Sorghum-Hirse, ab dem 16. Jahrhundert dann auch Mais. Angebaut wurden 

zudem Hülsenfrüchte (Bohnen, Erdnüsse), Kürbisse, Wurzelgemüse wie Amadumbe (Taro) und Süßkartoffel sowie 

Melonen. Kühe gaben vor allem Milch, die in fermentierter Form genossen wurde, Amasi genannt. Auch Ziegen, 

Schwein und Hühner wurden gehalten und sorgten für Fleisch. Dazu kamen wildgesammelte Früchte und Pflanzen, 

insbesondere Blattgemüse, die kollektiv als Imifino bezeichnet werden und oft auch als Medizin fungieren. Jagd sorgte 

für wildes Fleisch und das Meer lieferte Austern, Muscheln, Krebse, die meeresbewohnenden Napfschnecken und 

andere mehr. 

Heutzutage hat der Mais die Sorghum-Hirse fast vollständig verdrängt. Zusätzlich werden Tomaten, Zwiebel, Kohl, 

Spinat, Pfirsiche und Guaven angebaut, doch stehen nach wie vor Mais, Kürbisse, Taro und Bohnen im Mittelpunkt. 

Nach wie vor wird gesammelt und gefischt. Die Jagd hingegen spielt nur mehr eine untergeordnete Rolle. Auch Honig 

wird kaum mehr gesammelt. 

Aufgrund des günstigen Klimas kann das ganze Jahr über Landwirtschaft betrieben werden. Rindermist verbessert die 

Fruchtbarkeit. Die Gärten sind nahe bei den Gehöften (homesteads), die Felder etwas weiter entfernt. 

Das in Gemeinschaftsbesitz befindliche Land wurde im Namen der Gemeinschaft und in Abstimmung mit allen 

NachbarInnen vom Dorfoberhaupt zugeteilt. Frauen waren vor allem für die Gärten zuständig, Männer für das Pflügen 

und die Feldarbeit und sie kümmerten sich ums Vieh, das auf Gemeinschaftsland weidete. Gesät wurde per Hand und 

in Mischkultur (companion planting). 

Überwiegend wird Landbau auch heute noch auf solch traditionelle Weise betrieben. Nur manche Haushalte sind zu 

Monokulturen übergegangen, verwenden Traktoren, pflanzen in geraden Reihen, kaufen Saatgut zu und verwenden 

Kunstdünger und Pestizide. Einige andere sind von NGOs in agroökologischen Methoden ausgebildet worden, womit 

sie sich kaum von den traditionellen Methoden entfernt haben. 

Kinder halfen bei allem mit oder waren jedenfalls dabei und lernten so von ihren Eltern oder Großeltern. 

 
21 Teilweise – z.B. in diesem Absatz – formuliere ich sehr nah am Text der Studie. Da ich von Brittany Kesselman dankens-

werterweise die Erlaubnis habe, ihr Karten-, Foto- und Textmaterial zu verwenden, werde ich nicht jedes Mal, wenn das so ist, 

darauf hinweisen. 
22 Studie p.4 bzw. p.5. Links die Überarbeitung einer Wikimedia Commons-, recht die einer Google Maps-Karte. 



 

5                                                                                                                                       Copyleft: Günther Lanier 2025 

 
Amadiba-Gehöft mit Rondavel (Rundhütte), rechts der dazugehörende Garten 23 

Die Prinzipien der Ernährungsweise der Amadiba waren von den ab der Kolonialzeit importierten sehr verschieden. 

So sahen sich die Menschen nicht als getrennt von der Natur, vielmehr als Teil von ihr, als abhängig von Erde und 

Wasser für ihre Ernährung, für Medizin und für eine intakte Beziehung zu ihren AhnInnen. Verstorbene Alte wurden 

mit Samen begraben, als AhnInnen würden sie dann für Fruchtbarkeit und reiche Ernten sorgen. Für die ihnen dann 

freilich gedankt wurde. Die Verbindung zur Erde begann mit der Geburt – ihr wurde die Nabelschnur der Frischge-

borenen anvertraut. Und es gab viele heilige Plätze, Hügel insbesondere, auf die man zum Beispiel stieg, um in Dürre-

zeiten für Regen zu beten. Aber auch Flüsse und das Meer waren bevorzugte Aufenthaltsorte von AhnInnen. Ernte-

dankfeste nannte man “die Füße der Ochsen ausruhen (oder kühlen)“ (ukucika amanqina eenkabi), denn die Ochsen 

hatten harte Arbeit geleistet, zu Beginn der Feldarbeiten beim Pflügen und an ihrem Ende beim Transport der von der 

Ernte schweren hölzernen Schlitten. Menschen, Tiere, Wasser, Erde waren miteinander verbunden, waren voneinan-

der abhängig. 

Das Verhältnis der Amadiba untereinander war von Solidarität und Reziprozität geprägt. Brauchte jemand Hilfe – 

zum Beispiel beim Pflügen oder Jäten –, so organisierte man einen Ilima genannten kollektiven Arbeitstrupp. Als 

Dank wurde traditionelles Bier serviert. Wie beim Dreschen wurde auch bei der gemeinschaftlichen Arbeit gesungen. 

Bei Inkampani, einer anderen Art kollektiver Arbeit, kamen die Amadiba mehrerer Gehöfte zusammen und pflügten 

ein Feld nach dem anderen. Auch Leute ohne Vieh – sie arbeiteten dafür umso mehr – kamen so in den Genuss 

gepflügter Erde. Half jemand, der oder die sah, dass andere DorfbewohnerInnen vom Unkraut überwältigt wurden, so 

hieß das Ukuthatha. Darüber hinaus wurden Saatgut und auch Lebensmittel geteilt. 

Für magere Zeiten – insbesondere Dürren – wurden Vorräte angelegt. Blattgemüse wurden getrocknet, Getreide in 

unterirdischen Gruben aufbewahrt. Solche Vorräte können auch gegen den Markt helfen, gegen Preisschwankungen 

oder Krisen wie die von Covid ausgelöste. Und Sammeln, Jagen, Fischen sind in Zeiten des Gürtelengerschnallens 

von besonderer Wichtigkeit. 

Es gibt keine Jahreszeit, wo der Speisezettel leer bliebe. Die Landwirtschaft war traditionellerweise rund um Signale 

der Natur organisiert. So war es Zeit, mit dem Anpflanzen zu beginnen, wenn der Uphezukomkhono (der Cuculus 

solitarius oder Einsiedlerkuckuck) von seiner winterlichen Wanderung zurückkehrte oder der Umsintsi (Erythrina 

lysistemon, eine Korallenbaumart ohne deutschen Namen) im September blühte. Der März heißt EyoKwindla, die 

Zeit, wenn es viel grünes Essbares gibt. Und der April heißt uTshazimpuzi, die Zeit der verwelkenden Kürbisblätter – 

da naht unweigerlich das kalte Wetter. 

Wer sich mit Landwirtschaft und mit wilden Blattgemüsen auskennt, wird immer genug und vielfältig essen können. 

So erklärte eine ältere Frau im Interview: “Ich pflücke Imifino (wildes Blattgemüse) für mein Isigwampa (Polenta mit 

Blattgemüsen) (…) Nur zur Abwechslung koche ich dann Madumbe (Taro-Wurzeln) – mit dem Wechsel der 

Jahreszeiten ändern Süßkartoffeln und Madumbe ihre Textur (…) Dann pflücke ich Behaarten Zweizahn (Bidens 

pilosa, ein wild wachsenden Blattgemüse) (…) Und dann im Winter pflücken wir Uzikeyi (aus der Löwenzahn-

Familie), andere Blattgemüse heißen Indlabulele und Irhwaba (Löwenzahn bzw. Gänse-, Sau oder Milchdisteln), die 

mische ich alle zusammen und koche grünes Porridge.”24 

Unter den Amadiba ist die Lebensmittelsicherheit deutlich größer als in anderen Teilen Südafrikas mit ähnlichem 

Lebensstandard. Dafür verantwortlich sind die fruchtbare Erde, indigene Kenntnisse und Fertigkeiten sowie der Um-

gang mit- und untereinander. Die Gemeinschaft betreffende Entscheidungen werden stets gemeinschaftlich getroffen. 

Am Komkhulu, dem “Großen Platz“, wo auch die wöchentlichen Dorf- oder Gemeinderatstreffen stattfinden, werden 

 
23 Foto von Brittany Kesselman, Studie p.8. 
24 Studie p.10. Brittany Kesselman hat gegen Ende 2021 in sieben Amadiba-Dörfern insgesamt 40 halb-strukturierte Interviews 

geführt mit vor allem älteren Amadiba, die sie mit der Hilfe von Sinegugu Zukulu sorgfältig ausgewählt hatte, weil sie über tradi-

tionelles Wissen verfügten. Siehe Studie p.3. Hier war die Interviewte Nr. 13 am Wort. 



 

6                                                                                                                                       Copyleft: Günther Lanier 2025 

dann unter Vorsitz des Dorfchefs oder der Dorfchefin die Imbuzo-Versammlungen abgehalten, an denen alle teilneh-

men können und wo alle wichtigen Entschlüsse gefasst werden25. Auch im Kampf gegen den Titanabbau und die Öl- 

und Gasbohrungen von Shell waren diese traditionellen Institutionen von eminenter Wichtigkeit26. Brittany Kessel-

man und Sinegugu Zukulu schreiben diesbezüglich sicher zurecht von einer partizipatorischen demokratischen Gover-

nance. 

Die Prinzipien, auf denen die Ernährungsweisen der Amadiba gründen, sind – so die Studienergebnisse – das Verste-

hen natürlicher Zyklen, Selbstversorgung, gegenseitige Verbundenheit, Dankbarkeit, Kollektivismus, Heiligkeit und 

Überfluss. Verteidigen die Amadiba ihre Autonomie, ihre partizipatorische Governance sowie das Land und das Was-

ser, von dem sie abhängen, so kämpfen sie für indigene Ernährungssouveränität, für Ernährungs- und Lebensweisen 

jenseits von Wachstum und Profit. 

* * * 

Neben den Amadiba erwähnen Brittany Kesselman und Sinegugu Zukulu zwei andere indigene Ernährungsweisen: 

die der Māori von Aotearoa (Neuseeland) und die der Quechua in Peru27. Das sind natürlich nicht die einzigen 

bekannten Alternativen zu der im Zug von Kolonialisierung und Globalisierung aufgezwungenen “Entwicklung“. 

Afrikaweit gibt es am Land oft ähnliche Herangehensweisen an Ernährung und gesellschaftliche Organisation, freilich 

jeweils in anderer lokaler Ausprägung. Und sogar in Städten ist nicht alles von kapitalistischen Prinzipien subsumiert 

worden, wird Solidarität geübt und gemeinschaftlich gedacht und gehandelt. 

Was die Amadiba besonders macht, ist, wie sehr sie sich der Widerständigkeit ihrer Lebens- und Ernährungsweise 

bewusst sind, inklusive deren Bedrohtheit, und wie sie gemeinschaftlich agieren. 

Auch in Europa kann alternativ gelebt und gehandelt werden. Doch geht die Initiative dazu von den Individuen aus, 

Gemeinschaften sind nicht (mehr) vorgegeben und sind, so sie dauerhaft und nicht nur anlassbezogen gewollt sind, 

meist schwierig aufzubauen und noch schwieriger zu erhalten. Fürs kollektive Verfolgen derselben identer oder zu-

mindest sehr ähnlicher Werte können EuropäerInnen die Amadiba nur beneiden. 

Freilich dürfen wir nicht idealisieren: Brittany Kesselman und Sinegugu Zukulu bringen sehr wohl zum Ausdruck, 

dass Handys, Fernsehen, der Zugang zu Geld via Lohnarbeit oder Sozialleistungen und die diamanten oder golden 

glänzenden Attraktionen und Reichtümer urbaner Zentren wie eThekwini/Durban, Johannesburg, Kapstadt (ganz zu 

schweigen von denen im Globalen Norden) und anderes mehr die indigenen Lebens- und Ernährungsweisen 

insbesondere vieler Jugendlicher unter den Amadiba untergraben. 

 
Kinder treiben Vieh zu ihrem Gehöft 28 

 
25 Das Dorf ist die unterste Ebene des Komkhulu-Systems in Mpondoland. Auf dieser untersten Ebene hat der oder die Usibonda 

den Vorsitz (ich habe das mit DorfchefIn übersetz, in der Studie heißt es sub-headman bzw. sub-headwoman, auf Bezirksebene 

haben die Inkosana den Vorsitz (BezirkschefIn/headman oder headwoman) und für ganz Mpondoland ist es der Kumkani oder die 

Kumkanikazi, der König oder die Königin. Siehe Studie, p.4. 
26 Siehe meinen in der Fußnote 4 bereits erwähnten Radio Afrika/Africa Libre-Artikel “Xolobeni. Game, Set und hoffentlich auch 

Match: Amadiba Community!“ vom 15.4.2020 oder zum Beispiel Daniel Huizenga, Rival jurisdictions on a resource frontier: 

Law, territorialization, and inscription in the Eastern Cape, South Africa, Geoforum, Bd.133, Juli 2022 (online seit 13.5.2022) 

pp.1-10, https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0016718522000872. 
27 Ganz ausnahmsweise habe ich mich diesbezüglich eines Mittwochs nach Lateinamerika gewagt: Günther Lanier, Umsicht beim 

Kontakt zu Weißen, Ouagadougou (Africa Libre) 12.6.2024, https://africalibre.net/artikel/576-umsicht-beim-kontakt-zu-weissen 

bzw. Wien (Radio Afrika) 12.6.2024, https://radioafrika.net/umsicht-beim-kontakt-zu-weisen/. 
28 Foto abermals von Brittany Kesselman, diesmal aus ihrem Artikel, der mich auf ihre Studie aufmerksam gemacht hat: “Tradi-

tional food systems nourish communities and protect the environment: lessons from South Africa’s Amadiba”, The Conversation 

22.9.2025, https://theconversation.com/traditional-food-systems-nourish-communities-and-protect-the-environment-lessons-

from-south-africas-amadiba-263362. 


